
TEMAS

4.1Lecturas desde el sur

4.2 Formalización del campo de Educación para la Paz

4.3 Implicaciones educativas y pedagógicas

Lecturas básicas

Bibliografía

Créditos

Unidad 4.
Educación para la Paz:
lecturas desde el sur



Lección 1 de 6

4.1 Lecturas desde el sur

Las ideas relacionadas con la formación ética, política y cívica

surgieron en la Antigüedad Clásica. Obras como La República y 

Fedón, de Platón, y Ética a Nicómaco y La política, de 

Aristóteles, entre otras, fungen como antecedentes del 

pensamiento filosófico que, tempranamente, exploraron 

asuntos relativos a la existencia humana, el espíritu, la 

sabiduría, las virtudes, la moral y la sociabilidad. Estas ideas, 

que fueron reinterpretadas en la temprana modernidad, 

inspiraron el Humanismo. Este se constituyó, al tiempo, en un 

referente fundacional de lo que más adelante se denominará 

EPP.



El Humanismo se objetivó entre los siglos XV y XVI, a partir de

una suerte de redescubrimiento de las artes y la filosofía 

clásicas, como se indicó. Además de este interés, los 

promotores de este movimiento, que se identificó con los 

principios de la Reforma y el Renacimiento, propusieron 

alternativas formativas, más allá de la educación escolástica, y

se opusieron a las doctrinas de corte metafísico, 

especialmente ligadas a la moral monoteísta. Aunque también 

existió un humanismo religioso, que asoció la ética con la 

libertad de culto, este sistema de valores antropocéntrico, se 

profundizó en tiempos de la Ilustración y tuvo marcadas 

influencias en las revoluciones burguesas de los siglos XVIII y 

XIX6.

6 En el marco de los proyectos moderno-

coloniales de América Latina y el Caribe, este 

sistema de valores fue parcialmente adoptado 

por algunos proyectos republicanos en la 

región. Los idearios de la Revolución Francesa 

y la Independencia de Estados Unidos fueron 

los más influyentes.



Un ejemplo que evidencia la influencia de este movimiento

intelectual en la educación refiere a las ideas de Juan Amos 

Comenio. A partir de su obra titulada Didáctica Magna, editada 

en 1630, este educador de origen checo inauguró la llamada 

pedagogía moderna. Esta obra se convirtió en un referente 

sobre los procesos educativos en la primera escuela o escuela

materna, al tiempo que introdujo contenidos específicos y 

formas de enseñanza a partir de grupos de edades.

Además de señalar que la escuela debe ser amena para el niño

-pansofía-, situación que ha de contribuir a su formación 

intelectual, admitió que es fundamental la formación espiritual 

y moral de este. Subrayó que la educación es una práctica que 

emplea medios pacíficos, situación que implica distanciarse de 

cualquier forma de violencia. Por esta razón, Comenio 

promovió un tipo de educación que rechaza el castigo y que, 

en contraste, se debe poner al servicio de los demás, 

privilegiando la libertad y el desarrollo.



La paz perpetua, por su parte, es una especie de programa  

propuesto por Kant para ser aplicado a los gobiernos de la época;  

este programa se divide en dos partes. En la primera, el filósofo  

alemán propuso medidas urgentes, dirigidas a las sociedades  

amenazadas por la guerra o que se encuentran en esta situación. 

Se  destacan el respeto a la soberanía de los países, el valor de los  

tratados de paz y la prohibición de actos de hostilidad que pongan  

en riesgo la confianza entre dos partes en disputa para futuros  

acuerdos de paz. En la segunda parte planteó condiciones que  

pueden garantizar la paz entre las naciones, entre ellas, la 

existencia de constituciones civiles y la construcción de una suerte 

de ciudadanía mundial, orientada por una hospitalidad universal.

Más adelante, en el marco de la Ilustración y la promulgación de 

los Derechos del hombre por parte de la Asamblea Francesa, 

conceptos como pacto social (Rousseau) y paz perpetua (Kant) 

adquirieron relevancia. Según Rousseau, el contrato social es un 

pacto entre el Estado y el pueblo, en el que el segundo funge 

como soberano; esta condición, además de tomar distancia de la 

noción de res pública de Hobbes, cuyo fin es contener las 

pasiones humanas, hace énfasis en la existencia de una autoridad 

política que está sujeta a la libertad y la igualdad de los 

individuos. Así, el respeto a la voluntad general ha de garantizar la 

convivencia y la paz.



Con la conformación del Estado moderno, en el marco de la  

Revolución Francesa y el proyecto de la Ilustración, la educación  

adquirió otros alcances. El Plan Condorcet, documento orientador  

de la educación en el nuevo Estado francés, estableció que la  

escuela tendría un carácter público, masivo y obligatorio, y que los  

valores del proyecto nacional serían introducidos a través de la  

instrucción y un currículo homogéneo. Aunque las ideas de  

Comenio y de otros pedagogos identificados con este proyecto de  

sociedad, como Pestalozzi, Fröbel y Herbart, tuvieron resonancia,  

pronto la escolarización moderna fue asumida como estrategia de  

preparación para el trabajo, el consumo y la ciudadanía.

Estas condiciones en las que se desplegó la educación hicieron

posible que, en el albor del siglo XX, se consolidara progresivamente 

el llamado modelo pedagógico tradicional. Este integró principios y 

prácticas basados en la relación jerárquica profesor-alumno, el énfasis 

en los contenidos diferenciados según edad y género, el uso de 

procedimientos orientados al moldeamiento de la conducta y la 

implementación de estrategias para alcanzar formas efectivas de 

disciplinamiento en los individuos. Estas últimas operaron a través de 

la vigilancia jerárquica, la sanción normalizadora y el examen 

(Foucault, 2005).



Como respuesta a estas condiciones en las que se desarrolló la

escolarización moderna, se fue configurando un pensamiento 

pedagógico distinto que tendrá importantes implicaciones en 

la construcción del campo de EPP. Por un lado, desde la década 

de 1930, surgió la llamada Escuela Nueva o pedagogía activa.



En oposición al modelo tradicional, esta propuesta destacó los

intereses y las necesidades de los educandos en la formación,

así como la necesidad de construir currículos flexibles por 

medio de los llamados centros de interés (Decroly, citado por 

Gadotti, 2011). Este modo de entender la formación, propició 

las condiciones iniciales para proponer el enunciado EPP.

La I Guerra Mundial trajo consigo el fallecimiento, 

aproximadamente, de 8.5 millones de militares y 5 millones de 

personas civiles. Además de contradecir los principios de la 

democracia liberal, también produjo la presencia de 10 

millones de refugiados en toda Europa, así como daños 

irreparables al patrimonio y muchos bienes históricos y 

culturales. En este contexto, surgió un movimiento mundial por 

la paz que incluyó a varios pedagogos de la Escuela Nueva. Se 

destacan María Montessori y John Dewey.

Montessori afirmó que la educación debe contribuir a la paz y

que su objetivo principal es reformar a la humanidad con el fin

de fomentar el desarrollo de la personalidad humana, así como

crear una visión consciente del sentido del género humano.

Añadió que el aspecto positivo de la paz implica la 

reestructuración de la sociedad humana sobre bases 

científicas. Por esta razón, explicó que el carácter integral de la 

educación y la reflexión en torno a la paz se constituyen en

medios para la pacificación y la armonía social. 



Esto indica, al tiempo, construir una ciencia para la paz y 

educar a las nuevas generaciones en valores y cívica para evitar

la guerra en el futuro.

Dewey, por su parte, influido por el pragmatismo filosófico,

hizo énfasis en un ideal educativo basado en dos principios: el 

relativismo cultural y la democracia en la escuela. El primero 

refiere a la importancia de fomentar aprendizajes en los 

educandos a partir de condiciones contextuales, en sintonía 

con los intereses, necesidades y expectativas de estos. El 

segundo comprende una formación no solo para la 

democracia sino en la democracia. Esta premisa privilegia la 

formación de hábitos de respeto, equidad, participación y 

tolerancia. También implica la implementación de prácticas 

educativas que contribuyan a la formación cívica, la 

democracia y la convivencia. Este tipo de formación aporta a la 

construcción de paz.



Las influencias de la Escuela Activa en América Latina

fueron importantes, pero no lograron incidir en los 

currículos nacionales y las prácticas educativas. En

países como Costa Rica, Chile, Argentina y Ecuador,

por influencia de Decroly, la escuela nueva se asoció 

con técnicas de educación rural y didácticas escolares. 

Y en Brasil y Venezuela, esta inspiró movimientos que

impulsaron la escuela pública y gratuita, así como la 

formación de un espíritu democrático (Giraldo y 

Serna, 2016).



En respuesta a estas condiciones de opresión, surgieron los

movimientos por la liberación. Algunos de estos movimientos  

incluyeron a la Teología de la liberación, la Filosofía de la 

liberación,  la Investigación Acción Participativa (IAP), el Teatro del 

oprimido, la comunicación popular y la educación popular. Esta 

última surgió progresivamente desde la segunda mitad del siglo 

XIX, con las ideas  pedagógicas de Simón Rodríguez y José Martí. 

Luego, adquirió  densidad tras la experiencia de la escuela indígena 

Warisata  (Bolivia) y los planteamientos de José Carlos Matiátegui, 

en la  década de 1930. Más adelante, se fue expandiendo y 

consolidando  a partir del pensamiento pedagógico de Paulo Freire 

(2005).

Las limitaciones de la escuela nueva en la región, según Sandoval  

(2016), están relacionadas con el origen europeo de esta. Esto  

indica que, difícilmente, logró ser adaptada a las condiciones de  

desigualdad e injusticia predominantes en América Latina. Luego 

de  la II Guerra Mundial, tras la intensificación del proyecto 

imperialista  y desarrollista procedente de Estados Unidos, fue 

evidente la  presencia de dictaduras militares, violencia estatal, 

desigualdad  social y empobrecimiento de los sectores populares, 

campesinos y  de pueblos originarios.



Dado que la obra y el pensamiento de este pedagogo 

es amplia, para el objetivo del presente curso es 

posible destacar el contenido político y educativo del 

libro Pedagogía del oprimido, dado a conocer por 

primera vez en 1969. Algunos planteamientos de este 

trabajo son:

Los oprimidos

Son aquellas personas que históricamente han sido dominadas por 

un  grupo de opresores que suelen ser los propietarios de los 

medios de  producción. Esta situación de desventaja estructural ha 

propiciado  que los oprimidos tengan miedo a la libertad y que se 

mantengan en  su condición de desigualdad. Esto implica generar 

condiciones para  que estas personas superen esta posición sin 

reproducir las prácticas  del opresor.



Educación bancaria

Es una forma de instrucción que asume a los educandos como  

recipientes vacíos, a quienes se les debe depositar contenidos. Este  

modo de entender la educación también indica que el profesor es  

quien tiene el conocimiento, que la función de este es transmitir  

contenidos y que la obligación de los alumnos es memorizar y 

repetir.  En consecuencia, se puede afirmar que, en esta relación, 

entre contractual y jerárquica, no hay comunicación. El que sabe da  

instrucciones al que no sabe, es decir, al ignorante.



Educación como práctica de libertad

Como respuesta al miedo a la libertad de los oprimidos y a las 

lógicas  de funcionamiento de la educación bancaria, surge la 

educación como  práctica de libertad. Se trata de una educación en 

la que las partes se  constituyen en educador-educandos, puesto 

que nadie le enseña a  nadie, pero nadie aprende solo. Este tipo de 

educación también  entiende el conocimiento de la realidad como 

un proceso de  concienciación mutua y comunitaria. Este 

planteamiento se configura  en una pedagogía dialógica.



Concienciación

La concienciación de la realidad implica formar para que los  

educandos construyan una visión crítica del mundo en el que viven.  

En otras palabras, no se puede construir concienciación ni 

liberación si  los educandos le sirven a la clase dominante.



Pedagogía de la pregunta

Un camino posible para lograr estos objetivos es la pedagogía de la  

pregunta. Se trata de una praxis pedagógica en la que se construye  

conocimiento a través de la pregunta. Esta no solo es formulada y  

administrada por el profesor, sino que se convierte en un 

instrumento  valioso para que el educando cree y recree el mundo. 

El trabajo con la  pregunta se convierte en una fuente de 

enriquecimiento mutuo entre  los involucrados en el proceso 

educativo. Más allá de las lógicas  lineales y memorísticas de la 

educación bancaria, la pedagogía de la  pregunta cultiva la 

curiosidad, las ganas de explorar y la posibilidad de  producir 

nuevos sentidos frente a la realidad.



Es necesario subrayar que las luchas contra los opresores se 

adelantan a partir de formas de alfabetización crítica, en las 

que los oprimidos sean capaces de leer y escribir sobre su 

propia realidad. Esta práctica hace posible que estas personas 

comprendan las necesidades y los cambios que deben ser 

implementados. Esta vía, en la que los oprimidos se vuelven 

protagonistas, contribuye a la transformación de la realidad, así 

como a hacer visibles las contradicciones que naturalizan la 

desigualdad como un asunto irremediable. 

¿Qué relación tiene esta perspectiva pedagógica con la EPP?

Aunque Freire no hizo explícita esta relación, es posible señalar 

que su pensamiento, al ubicar en el centro de la transformación 

social la praxis, el conocimiento situado y la humanización, se 

constituyó en un referente imprescindible para este campo.

En esta línea de reflexión, la praxis requiere superar las 

contradicciones entre subjetividad y objetividad, y entre 

teoría y práctica, en la búsqueda de la liberación. Es claro que 

existe una inmersión de las conciencias en la realidad opresora, 

a través de la reproducción de las formas de dominación. Sin 

embargo, el proceso de emersión de las conciencias se hace a 

través de la acción/reflexión y se convierte, según Freire 

(2005), en una inserción crítica y humanizadora de la 

conciencia.



Por último, es importante resaltar que Freire (2005) invita a

una rebelión de los oprimidos, no en el sentido de legitimar la 

violencia, sino a partir de una forma de humanización 

liberadora promovida por la educación dialógica. Es posible

que este proceso se pueda concretar en la medida que se 

construya progresivamente en una pedagogía para la libertad y 

la autonomía que, además de superar la visión bancaria de la 

educación, establezca relaciones de horizontalidad entre las 

partes y lleve a cabo ejercicios dialógicos para la construcción 

de ecosistemas de saberes.



Otra referencia importante que contribuyó a la

configuración del campo de EPP es el movimiento de la no 

violencia. Este representa un conjunto heterogéneo de 

iniciativas contra la violencia, entendidas como prácticas

ético-políticas que pretenden humanizar a la sociedad, 

privilegiando el valor de la vida e interpelando los 

discursos, representaciones, prescripciones y prácticas

que la amenazan o la niegan. Con frecuencia, estas

iniciativas funcionan como formas organizativas de lucha

social contra estructuras, instituciones y sectores

dominantes que justifican la violencia en nombre del

orden, el progreso e incluso de la superioridad de unos 

grupos sobre otros.



Uno de los actos más representativos del líder indio fue la llamada

Marcha de la sal (1930), una movilización que hizo posible que  

miles de indios se dirigieran al mar para producir sal como desafío 

a  las leyes impuestas por el Imperio Británico. Parte de estas 

acciones  estuvieron influidas por valores como la no violencia, la 

igualdad, la  justicia y la paz. Estos valores se convirtieron en una 

especie de marco ético y político que inspiraron luchas y 

movimientos por la paz en varios países.

Aunque algunos autores señalan que el concepto no violencia se

originó en La India, en el Siglo IV AC, con Mahavira, promotor de la  

religión jainista, este enunciado se objetivó formalmente con las  

ideas y prácticas de León Tolstoi, Henry Thoreau, Mahatma 

Gandhi  y Martin Luther King. Una de las figuras más 

representativas de  este movimiento fue Mahatma Gandhi. Luego 

de convertirse en  líder del Congreso Nacional Indio, organización 

política que  reivindicó la independencia de este país, Gandhi 

promovió la  resistencia pacífica y la desobediencia civil como 

mecanismos de  denuncia a las injusticias del Imperio Británico.



Por su parte, Martin Luther King Jr. fue un activista bautista nacido en

Atlanta (Georgia, Estados Unidos) que se convirtió en el líder más 

visible de los derechos civiles para los afroamericanos, en las décadas

de 1950 y 1960.  Además de denunciar y fomentar iniciativas no 

violentas para erradicar la segregación y la discriminación racial, 

King fue un activista comprometido contra la guerra de Vietnam, la 

injusticia y la pobreza mundial. Como reconocimiento a su 

persistencia frente a estas luchas, en el marco de la no violencia y la 

resistencia civil, fue condecorado con el Premio Nobel de Paz en 1964. 

Años después, en 1968, fue asesinado.



Aunque la no violencia es una perspectiva amplia que requiere

explicaciones más detalladas, para efectos de este módulo, es 

posible destacar algunos de sus principios más importantes:

Cuestionamiento a la institucionalización de 

cuerpos armados en las sociedades, impuestos 

por los estados modernos, en nombre de la 

seguridad. En contraste, la no violencia 

propugna por la construcción gradual de una 

seguridad humana que garantice los derechos y 

las libertades civiles sin la necesidad de emplear 

mecanismos coercitivos y opresores.

Interpelación a la exclusión de las personas 

comunes en la toma de decisiones. En 

consecuencia, propone revisar la legitimidad de 

quienes toman decisiones institucionales a 

favor de la violencia, así como el sentido de la 

democracia, más allá de las votaciones.



El derecho a la disidencia es fundamental en las 

sociedades democráticas. El movimiento de no 

violencia cuestiona no solo los actos ejercidos 

en beneficio de sectores específicos, sino 

también las formas de persecución contra 

personas o grupos que se oponen a cualquier 

forma de violencia.

La no violencia no es sinónimo de pasividad 

frente a los problemas, sino un modo de 

enfrentar situaciones relativas a la violencia por 

medio de métodos no violentos. Por esta razón, 

considera legítimas acciones como la huelga, la 

no colaboración, el boicot y la desobediencia 

civil.

Particularmente, la desobediencia civil surgió como una forma

de objeción de conciencia a normas consideradas injustas u 

opresivas, al servicio militar obligatorio y a la imposición de 

trabajos forzados; estos últimos, en algunos casos, han sido 

impuestos por los propios estados nacionales. Esta situación 

legitima, si es necesario, el rechazo o no pago de impuestos, así 

como el no cumplimiento de medidas institucionales.



Una situación que, al parecer, originó la validez de estos

métodos no violentos fue la iniciativa de Henry David Thoreau, 

pensador anarquista, que en 1885 se negó a pagar impuestos a 

un Estado que apoyaba la esclavitud y la guerra. Estas ideas 

fueron plasmadas en el Ensayo sobre la desobediencia civil.

Estas ideas tuvieron gran influencia en los activistas

mencionados, fueron recuperadas por varios movimientos que 

se opusieron a la Guerra de Vietnam y, durante los últimos 

años, han inspirado la objeción fiscal a los gastos militares y la

objeción científica a la investigación militar en varios países.



Lección 2 de 6

4.2 Formalización del campo de Educación para la Paz

Entre su institucionalización y construcción desde abajo

Como se mencionó al inicio, la EPP es un objeto de estudio amplio 

que contiene diversas perspectivas. Las ideas y experiencias 

explicadas en el apartado anterior se convirtieron en referentes 

necesarios para la EPP. No obstante, como se observará, este 

campo pronto fue objetivado e institucionalizado por organismos 

internacionales y centros académicos. Esto no necesariamente es 

negativo, pero produjo una forma de configuración especial de este 

campo que evidencia la existencia de tensiones entre 

condicionamientos procedentes del establecimiento y las 

posiciones y oposiciones de los agentes involucrados. Estos agentes 

comprenden sectores diversos de la sociedad civil, entre ellos, 

personas afectadas por la violencia sociopolítica, comunidades 

populares, campesinas y étnico-culturales, así como organizaciones 

de la sociedad civil y académicas que trabajan por la paz.



Otros autores refieren al desarrollo de capacidades, actitudes y  

valores que buscan generar cambios de comportamiento en la  

infancia, los jóvenes y los adultos. Estos cambios buscan que las  

personas se comprometan con la prevención del conflicto y de la  

violencia, la solución adecuada de conflictos y la construcción de  

condiciones que conduzcan a la paz, en los niveles intrapersonal, 

intergrupal, nacional e internacional (UNICEF, citado en Samura,

1999).

En el ámbito europeo, la EPP se entiende como pieza 

fundamental en la construcción de relaciones sociales basadas en 

el reconocimiento, la solidaridad y la justicia social (Farné y 

López, 2016; Nos Aldás, y Seguí-Cosme, 2007). También se 

asume como un conjunto de conocimientos, valores y 

habilidades que promueve los principios de la no violencia, la no 

discriminación y la justicia social, en el marco de la construcción 

de culturas de paz (UNESCO, 2005).



En esta vía, también se encuentran referencias que plantean la

necesidad de construir relaciones positivas que mejoren la 

convivencia de forma que aprendan a solucionar los conflictos de 

manera no violenta (Bretherton, 2003). La mayoría de estos 

referentes acuden a Galtung (1996) con el propósito de explicar la 

existencia de los tipos de violencia en la sociedad, así como los 

conceptos de paz positiva y negativa.



Aunque este modo de asumir la EPP es importante, las

sociedades del sur global poseen otras condiciones históricas que 

explican la conflictividad que las atraviesan; por esta razón, sus

comunidades asumen la construcción de paz de otras formas. En

primer lugar, se trata de construir paz con justicia social y

restaurativa; esta se entiende como dispositivo ético y político que 

aporta a la transformación de las condiciones de desigualdad y 

exclusión estructurales que configuran la realidad de grupos

ancestrales, campesinos y populares. En segundo lugar, la paz es 

una búsqueda permanente que no niega el conflicto ni pretende 

pacificar a  quienes se sublevan para que luego estos se sometan a 

las  condiciones de los grupos de poder.

La paz también se entiende como un proyecto colectivo que  busca 

la construcción de subjetividades comprometidas en el  respeto y 

la valoración de las diferencias, en la respuesta  empática frente al 

dolor de los demás, en la restauración de la  dignidad de aquellas 

personas y comunidades que han sido  agraviadas, en formas 

creativas de reconciliación y en la  construcción de memorias 

sociales, colectivas y públicas. Estas  últimas no buscan dejar 

ancladas a las personas en el pasado  atroz, sino que pretende 

establecer relaciones entre estos  hechos y el presente, así como 

considerar proyectos de futuro.  Por último, es un proyecto que 

también busca la  transformación moral de los ofensores.



En relación con el conflicto armado en Colombia y sus 

transformaciones durante las últimas décadas, aunque las 

iniciativas del Estado, la sociedad civil y algunos grupos

armados han sido valiosas, esta perspectiva destaca los aportes

de poblaciones históricamente marginadas. Según con Escobar 

(2014), las experiencias desde abajo y con la tierra se

entienden como evidencias vivas de re-existencia. Las re-  

existencias refieren el conjunto de gramáticas de vida,  

representadas en formas cotidianas de ser y estar en el mundo;  

estas denuncian, desafían y subvierten el orden hegemónico  

violento por medio de marcos biográficos, formas organizativas  y 

vivencias situadas en el territorio.

Las experiencias de re-existencia se pueden observar en tres

ámbitos. Uno, en prácticas de movilización social en las que se 

integran apuestas sociales y políticas que buscan rechazar y 

transformar prácticas de violencia legitimadas en los 

territorios; estas comprenden agresiones físicas y simbólicas de 

los actores armados, estrategias de agentes opresores del 

Estado, intimidación de agentes de sectores privados 

interesados en despojar o explotar materias primas para el 

mercado transnacional y la naturalización de prácticas racistas, 

clasistas y patriarcales.



Dos, prácticas que en la vida cotidiana utilizan estrategias

de rechazo, burla creativa o cuidado frente a formas de 

dominación violentos (Jaramillo, et al, 2019). En relación con 

este segundo ámbito, sobresale la realización de acciones

performativas, construidas a partir de lenguajes figurativos y 

representaciones que se convierten en experiencias de 

memoria social y colectiva. Se destacan los cantos, las

apuestas teatrales, los tejidos, las jornadas de muralismo y el

uso co- creativo de medios populares y alternativos 

(Amador & Muñoz, 2018).

Y tres, iniciativas educativas y pedagógicas llevadas a cabo 

en  espacios institucionales (incluyendo los escolares), 

socio-  comunitarios y mediático-tecnológicos. Estas 

prácticas y  saberes parten de reconocer las problemáticas 

que naturalizan  la violencia en los espacios y los tiempos 

de la vida cotidiana  con el objetivo de diseñar e 

implementar dispositivos  pedagógicos que incidan en la 

transformación subjetiva de los  educandos y modifiquen 

progresivamente las matrices  culturales que legitiman 

estas formas de cosificación y  deshumanización.



En esta línea de reflexión, más allá de emplear prescripciones, 

contenidos o acciones instrumentales para obtener

conductas deseables, la EPP es un campo epistémico y de

formación que problematiza las condiciones políticas,

culturales y sociales que legitiman la violencia con el

propósito de diseñar e implementar mediaciones de tipo

transformador, que aporten a la construcción de

subjetividades comprometidas con los derechos humanos,

la memoria del pasado reciente, la dignificación de las 

víctimas, la reparación simbólica y la reconciliación.



A partir de este recorrido por el campo Comunicación (es) –

Educación (es) desde el sur y la configuración del campo EPP, a 

continuación, se presentan cinco formas de trabajo pedagógico,

enmarcadas en lo que en este módulo se ha denominado 

mediaciones pedagógicas. Estas mediaciones, que no pretenden fungir 

como recetas o prescripciones, se pueden desarrollar en los tres

entornos ya mencionados: institucional (incluye lo escolar),

comunitario y mediático-digital. Veamos:

Lección 3 de 6

4.3 Implicaciones educativas y pedagógicas



Análisis de contenido textual

Se trata de una propuesta de análisis, generalmente utilizada

en la investigación social. Su objetivo es examinar textos con 

distintas composiciones semióticas para indagar no solo su

significado, sino aspectos relacionados con sus modos de 

producción. Esta mediación hace posible que los educandos 

se aproximen a los hechos de la violencia y la paz, por medio 

de  criterios analíticos que permitan dilucidar cómo estos  

documentos pueden estar afectados por interpretaciones  

personales de sus autores, por intereses de grupos de poder 

y  por las diferencias temporales que surgen entre el 

momento  del registro y el momento de la interpretación.

A modo de ejemplo, el educador y los educandos pueden  

seleccionar documentos de tipo análogo o digital, 

relacionados  con hechos de violencia socio-política o 

construcción de paz,  así: documentos personales obras de 

creación literaria;  reportes de investigación (revistas, libros, 

sitios web de tipo  científico); e información periodística.



Estos documentos pueden ser analizados desde distintos

ángulos: aspectos materiales e inmateriales; aspectos 

tecnológicos; aspectos formales del texto; dimensiones 

psicológicas; características internas; y sentidos ideológicos.

Interpretación de imágenes fijas y en movimiento

Las imágenes fijas y en movimiento son unidades de

representación del lenguaje visual; estas constituyen un 

sistema que hace posible enunciar mensajes y recibir 

información por medio de del sentido de la vista (Acaso, 2014). 

Tiene en cuenta aspectos como la composición, la forma, la 

iluminación y la textura de la imagen; estos no solo informan 

sobre su contenido, sino también dan cuenta de sensaciones, 

experiencias o conocimientos que se ponen en juego en la 

constitución del objeto que se representa.



Análisis de datos

Esta mediación, que analiza datos sobre hechos de violencia 

socio-política, comprende la revisión sistemática de los efectos de 

la vulneración sistemática de derechos humanos y de 

experiencias límite, en el marco de hechos de violencia y paz por 

medio de herramientas estadísticas. De acuerdo con el Centro 

Nacional de Memoria Histórica (CNMH, 2018), el objetivo 

principal de esta metodología es responder a las preguntas: 

¿Quién le hizo qué a quién? ¿Cuándo? ¿Dónde? ¿Cómo?

El educador puede promover el análisis de imágenes alusivas a

la violencia y a la paz a partir de tres niveles. En el primer nivel, 

puede utilizar herramientas del análisis preiconográfico con el fin de

establecer lo que cuenta la imagen (narración). Se pueden tener en

cuenta las formas, las texturas, los colores, la iluminación de los

objetos, los hechos y los personajes. En el segundo nivel,

denominado iconográfico, puede establecer relaciones entre la

imagen y su contexto de producción; este trabajo invita a interrogar 

quién y para qué la creó, y cuándo y dónde la produjo. Y, en el tercer

nivel, es posible llegar al significado profundo de la representación 

visual, problematizando los factores sociales, políticos y culturales 

que se incorporan en el lenguaje visual (Acaso, 2014).



Asimismo, es posible relacionar de manera cualimétrica los datos

cuantitativos con la situación socio-político de la época y con las  

políticas de paz de los gobiernos de turno, empleando fuentes  

historiográficas. También pueden realizar ejercicios de  

georreferenciación en los que ubiquen la información a partir de 

los  territorios que han sido afectados por el conflicto armado. Al  

tiempo, pueden jerarquizar la gravedad o el impacto de los hechos  

victimizantes en consonancia con los territorios (departamentos,  

municipios, veredas, comunas afectadas por la guerra). Esto  

permitiría construir lecturas territoriales por medio de 

cartografías  digitales sobre los impactos del conflicto, así como 

reconocer las  continuidades y transformaciones.

En esta vía, se propone que los educandos utilicen bases de datos a  

partir de dos procedimientos. En primer lugar, recolección de  

información a partir de la variable tiempo. De este modo, el  

educador y los estudiantes pueden establecer los periodos de  

tiempo que buscan analizar, así como los acontecimientos que  

desean problematizar. A partir de este primer ejercicio, pueden  

acceder a bases de datos públicas de entidades del Estado y de  

organizaciones de la sociedad civil; luego pueden filtrar la  

información de manera manual o técnica. Así, es posible producir 

frecuencias simples, con base en criterios como características de

los hechos por años, características de las víctimas por años o  

particularidades de los victimarios por años.



De acuerdo con Orozco-Gómez (2018), es posible llevar a cabo

prácticas educativas en las que los estudiantes identifiquen

contenidos de televisión (abierta o por streaming), relativos a la 

violencia y la construcción de paz. Estos pueden identificar grupos de 

receptores para indagar la experiencia televisiva de estos en relación 

con los contenidos seleccionados, y proceder al análisis. Se proponen 

los siguientes pasos:

Análisis de recepción



Identificar el momento, el lugar y la forma en 

que se aprecia la televisión.

1

Identificar las interpretaciones de los 

televidentes sobre los contenidos 

seleccionados; se pueden utilizar entrevistas y 

grupos conversacionales.

2

Reconocer temáticas que destaquen los 

televidentes, relacionadas con hechos de 

violencia y de paz; resaltar sus 

posicionamientos frente a los sujetos, los 

objetos, las tramas, los espacios y los tiempos 

de la narrativa examinada.

3

Detectar qué tipo de fuentes de información y 

conocimiento, además de la televisión, tienen 

en cuenta los televidentes frente a hechos de 

violencia y paz.

4

Identificar posiciones integradas, negociadas, 

oposicionales o alternativas de los televidentes 

frente a las versiones de los hechos de la 

violencia y la paz.

5



Examinar percepciones y posiciones de los 

televidentes de acuerdo con criterios de clases 

social, edad, género, etnia, grado de escolaridad 

y territorio.

Establecer, a partir del análisis, cómo los 

estudiantes pueden reafirmar o resignificar su 

posición frente a los hechos de violencia y paz 

seleccionados.

7

Producción de textos multimodales

6

Esta mediación busca que los estudiantes produzcan textos

multimodales, entre ellos hipertextos, multimedias, 

hipermedias y narrativas transmedia. La idea es que los 

estudiantes no solo construyan conocimientos y aprendan, sino 

que también tengan la oportunidad de resignificar hechos de la 

violencia y la paz.



Los modos semióticos comprenden sistemas de signos

que hacen posible a las personas representar la realidad y 

participar en procesos y prácticas de comunicación. Estos

sistemas se clasifican así: cara a cara, análogos y

digitales. En los primeros se destacan los gestos, las

miradas y las prácticas corporales; en los segundos, los 

modos alfabéticos y numéricos, los sonidos, las imágenes 

y lo audiovisual; y en los terceros, se incluyen todos 

aquellos sistemas de signos que puedan ser

mediatizados y digitalizados.

Estos últimos tienen en cuenta las formas digitales de los dos

primeros, así como regímenes sígnicos asociados con la 

producción estrictamente digital, por ejemplo, las estéticas 

digitales, los lenguajes de programación y los modelos 

predictivos procedentes de la IA.



Al respecto, los estudiantes pueden elegir hechos de violencia y 

de construcción de paz con el fin de convertirlos en punto de 

partida  para el proceso de creación. El objetivo es que 

conviertan este  primer hecho en un guion que se pueda 

convertir en un relato  alfabético, sonoro o visual. 

Posteriormente, pueden seleccionar al  menos dos formatos 

digitales diferentes, situados en plataformas,  aplicaciones o 

programas con el propósito de modificar la narrativa  original a 

otro relato con otras características socio-semióticas. No  se 

trata de una transformación arbitraria, pues estos deben  

conservar elementos de la trama original, aunque los 

estudiantes son libres de proponer giros, transformaciones y 

puntos de quiebre al relato original.

Por ejemplo, una vez escriban el guion original y convertirlo en 

un  relato alfabético sobre un hecho de violencia o paz, los 

estudiantes  pueden construir una historieta o una novela 

gráfica represente los  acontecimientos, aunque con otros 

detalles, con el propósito  ampliar y complementar la narrativa 

original. Asimismo, pueden  construir un tercer contenido en el 

que pongan en escena un  formato sonoro, como un podcast; o 

un elemento de realidad  aumentada en el que experimente 

materialidades relativas al tema  (por ejemplo, una maqueta del 

territorio donde se produjeron los  hechos); este puede emplear 

códigos QR para incorporar imágenes  u otros elementos que 

hagan posible la intertextualidad del  acontecimiento.



Por último, observe la siguiente pieza comunicativa:



Lección 4 de 6

Lecturas básicas

Fisas, V. (1998). Cultura de paz y gestión de 

conflictos. Icaria. 

https://escolapau.uab.cat/img/programas/cultur 

a/una_cpaz.pdf

López, M., Ruiz, J. y Checa, D. (2023). 

Noviolencia. Introducción a una teoría/praxis. 

En Castilla, M y Martín, V. (coords.). Cultura de 

paz, conflictos, educación y derechos humanos. 

Editorial Universidad de Granada, pp. 71-84.

https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/ 

88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n

%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf? 

sequence=1&isAllowed=y

Sandoval, A. (2016). Educación para la paz 

integral. Memoria, interculturalidad y 

decolonialidad. Bogotá: Arfo. Capítulo 2.

http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.

500.1 

1799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2

016.p df?sequence=1&isAllowed=y

https://escolapau.uab.cat/img/programas/cultura/una_cpaz.pdf
https://escolapau.uab.cat/img/programas/cultura/una_cpaz.pdf
https://escolapau.uab.cat/img/programas/cultura/una_cpaz.pdf
https://escolapau.uab.cat/img/programas/cultura/una_cpaz.pdf
https://escolapau.uab.cat/img/programas/cultura/una_cpaz.pdf
https://escolapau.uab.cat/img/programas/cultura/una_cpaz.pdf
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/88889/Noviolencia.%20Introducci%c3%b3n%20a%20una%20teor%c3%ada%20praxis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/65126/Libro%20EducPazIntegral_2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y


Lección 5 de 6

Bibliografía

Recursos bibliográficos

Albán, A. (2012). Estéticas de la re-existencia: lo 

político del arte. En W. Mignolo, & P. Gómez 

(Comps.), Arte y estética en la opción decolonial 

II (pp. 433-448). Editorial Universidad Distrital.

Alfaro, R. (1996). Una comunicación para otro 

desarrollo. Asociación de comunicadores 

sociales Calandria.

Acaso, M. (2014). El lenguaje visual. Paidós.

Amador, J. (2022). Comunicaciones populares 

desde el sur: aportes para la construcción de 

paz en Colombia. En Planeta Paz (ed.). Travesías, 

juntanzas y debates para construir paz desde los 

territorios. Planeta Paz y Embajada de Noruega.



Amador, J. C. y Muñoz, G. (2018). 

Comunicación-educación en Abya Yala: lo 

popular en la reconfiguración del campo. 

Revista Nómadas (49), 47-67.

DOI:10.30578/nomadas.n49a3

Escobar, A. (2014). Sentipensar con la tierra:

nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y

diferencia. Unaula

Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido. 

México: Siglo XXI

Freire, P.(1984). ¿Extensión o comunicación? La 

concientización en el medio rural. Siglo XXI.

Martín-Barbero, J. (2003). De los medios a las 

mediaciones: comunicación, cultura y 

hegemonía. Convenio Andrés Bello.

Mejía, M. (2015). El maestro y la maestra, como

productores de saber y conocimiento, 

refundamentan el saber escolar en el siglo XXI.  

Revista Educación y Ciudad (29), 15-38.



Orozco-Gómez, G. (2010). “Entre pantallas: 

nuevos roles comunicativos y educativos de los 

ciudadanos”. En Aparici, R. (Comp). Edu 

comunicación: más allá del 2.0. Gedisa.

Santos, B. (2009). Una epistemología del sur: la 

reinvención del conocimiento y la emancipación 

social. Siglo XXI-Clacso.

Zibechi 2017. Movimientos sociales en América 

Latina. El mundo otro en movimiento. Desde 

Abajo.

Fuente imágenes

Freepik. (s/f). Freepik. Recuperado el 22 de julio de 

2024, de https: /www.freepik.com/

https://www.freepik.com/
https://www.freepik.com/
https://www.freepik.com/
https://www.freepik.com/


Lección 5 de 5

Créditos

Autor de contenido:

Juan Carlos Amador-Baquiro

Postdoctor en Ciencias Sociales, Doctor en Educación, Magíster 

en Educación y Licenciado en Ciencias Sociales. Su experiencia 

investigativa se centra en los campos de la comunicación y la 

educación, especialmente en temas de memoria, paz y 

reconciliación.

jcamadorb@udistrital.edu.co

Virtualizado por:

https://planestic.udistrital.edu.co/ 

planesticud@udistrital.edu.co

mailto:jcamadorb@udistrital.edu.co
mailto:jcamadorb@udistrital.edu.co
https://planestic.udistrital.edu.co/
https://planestic.udistrital.edu.co/
https://planestic.udistrital.edu.co/
mailto:planesticud@udistrital.edu.co

	Diapositiva 1
	Diapositiva 2
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14
	Diapositiva 15
	Diapositiva 16
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20
	Diapositiva 21
	Diapositiva 22
	Diapositiva 23
	Diapositiva 24
	Diapositiva 25
	Diapositiva 26
	Diapositiva 27
	Diapositiva 28
	Diapositiva 29
	Diapositiva 30
	Diapositiva 31
	Diapositiva 32
	Diapositiva 33
	Diapositiva 34
	Diapositiva 35
	Diapositiva 36
	Diapositiva 37
	Diapositiva 38
	Diapositiva 39
	Diapositiva 40
	Diapositiva 41
	Diapositiva 42
	Diapositiva 43
	Diapositiva 44
	Diapositiva 45
	Diapositiva 46
	Diapositiva 47

