
UNIVERSIDAD DISTRITAL FRANCISCO JOSÉ DE 
CALDAS 

 
LICENCIATURA EN EDUCACIÓN 

INFANTIL 

SEMINARIO TALLER PROBLEMAS DIDÁCTICOS 
III 2024 

 

TALLER: 

Tema: Sobre las diferencias, la educación y la mirada (Ejercicio individual)  

 

NOMBRES APELLIDOS Y CODIGO:  

Laura Janet Salinas Delgado 20202287002 

 

Después de ver el ensayo audiovisual de Carlos Skliar: “La escena está 

servida” https://www.youtube.com/watch?v=RWBCB-oOvXk, 

 

Hacer una reflexión en torno al ensayo audiovisual y la lectura propuesta: 

“La escena incongruente”. La experiencia de la conversación, de la mirada y de la 

investigación educativa. Una desnaturalización de la congruencia. Carlos Skliar. 

 

1) Responder las siguientes preguntas 

 

REFLEXIÓN: 

El texto que se encuentran a continuación se podrán encontrar mis respuestas a las 

diferentes preguntas resaltadas. 

 

 

Mirar. 

1. 
verbo transitivo 

      Dirigir la vista a un objeto. Usado también como intransitivo y como pronominal. 
 

        2. 
              verbo transitivo 
              Observar las acciones de alguien. 

https://www.youtube.com/watch?v=RWBCB-oOvXk


“Mirar”. Una palabra habitual en nuestras conversaciones cotidianas, una palabra 

de cinco letras que nos remite a la observación; una palabra sencilla pero tan 

cargada y definida por nuestras intenciones, ideas, concepciones, experiencias y 

saberes, que la tornan compleja y la separan de su sinónimo “ver” para dotarla de 

sentido, de poder. 

 

Mirar, por lo tanto, no es sólo percibir con nuestros ojos algo por medio de la luz. 

Mirar implica exponer nuestros pensamientos más recónditos sin que nadie los 

pueda explicitar. Mirar permite intimar con el ser u objeto mirado, desnudar 

nuestra mente para abrazar la existencia de lo observado y así acogerlo, 

aceptarlo, dominarlo, o destruirlo. 

Las miradas entonces son infinitas, así como son infinitos los seres que miran. Las 

miradas son diferentes incluso si provienen del mismo ser. Ellas son definidas por 

nuestros prejuicios, por los acontecimientos que nos afectaron de una u otra 

forma, por nuestras suposiciones con o sin fundamento, e incluso por la presión 

social, los imaginarios de la sociedad, pues al estar inmersos en el común acuerdo 

de la realidad, ésta puede influir directamente en la forma de mirar. 

 

Cabe resaltar que, en cualquier caso, la mirada es subjetiva, nunca generalizada, 

depende de quien mira y quien es mirado para decir o percibir algo. Las miradas 

son transitorias, cambiantes, pero pueden ser estáticas si no hay capacidad de 

reflexión en quien la emite. 

 

- ¿Cuáles han sido sus miradas prejuiciosas? (¿En su vida cotidiana, en su 

vida      universitaria, en su práctica profesional? 

 

Existen mil ejemplos de miradas prejuiciosas y de cómo éstas pueden 

transformarse; pero ahora comentaré algunas que me han marcado como ser 

humano y que me han movido a la reflexión y la autocrítica, así como a la 

comprensión del otro, de los otros, del mundo repleto de diferencias. 

 



En mi vida cotidiana, alguna vez miré a las personas que viven en la calle con 

extrañeza de por qué elegían estar así, con vergüenza ajena, con lástima y 

desaprobación por pensar que elegían estar en un estado deplorable por facilismo, 

por no querer hacer nada, porque les ganó un gusto por alguna sustancia 

psicoactiva y relegaron su autonomía a la deriva de una vida sin techo. 

 

En mi vida universitaria, cerca de los primeros semestres, alguna vez miré a todos 

los estudiantes universitarios y profesores, cómo espectaculares seres ilustrados, 

bondadosos, críticos y coherentes, ya que estudiar implica meditar, pensar, 

apropiar y aplicar lo que se estudia para la vida de sí mismo y de la sociedad. 

 

Por último, en mi práctica profesional, y debido a que me dediqué a las labores del 

cuidado desde muy joven cuidando y enseñando a bebés y a niños de mi círculo 

familiar, miré a las infancias ni siquiera como infancias, sino como niños en 

general, que se acostumbraban a las rutinas, que estaban desarticulados de sus 

contextos, de sus familias, de sus madres; niños que debían aprender a leer como 

yo aprendí a leer, forzados y aburridos; niños perezosos, desobedientes, adultos 

en miniatura que no tenían disciplina. 

 

- ¿Cómo se han dislocado esas miradas prejuiciosas? ¿Qué tensiones le han 

generado? 

 

Ahora bien, aunque todo lo anterior suena un poco rudo, petulante, ingenuo y/o 

déspota, debo aclarar que me atrevo a mencionarlas precisamente por la 

trascendencia que tuvieron en la dislocación de mi mirada; los 3 ejemplos 

mencionados y mi forma de mirar a los seres humanos involucrados, me 

confrontaron con los mismos y con situaciones que me empujaron a un precipicio, 

donde sentí la bajeza de razonamiento, la oscuridad de mi intención, donde me 

miré a mí misma en los espejos de sus ojos y me empequeñecí, despojándome de 

mis propias prevenciones, deteniendo la velocidad con la que juzgaba sin conocer, 

y me permití comprender las decisiones, las acciones, y la existencia del otro sin 



atreverme soberbiamente a enjuiciar. 

 

En el primer ejemplo, mi mirada cambió debido a la relación directa que tuve con 

un señor, cuya identidad protegeré, debido a que es la manifestación del declive 

de un hombre a raíz del dolor en su vida, más concretamente, en su infancia.  

Inicialmente, yo no comprendía la situación; era un hombre con casa propia, una 

familia grande y tradicional, trabajaba ocasionalmente en construcción ya que 

habían otros modos de sustentar a la familia con un negocio en casa, era foráneo, 

pero se asentó en un municipio de Cundinamarca y perteneció y abogó por los 

intereses del pueblo colombiano afiliado a un partido político en los años 80 

aproximadamente. 

 

Su ausencia en casa no tenía explicación, ni tampoco el silencio de sus familiares 

cuando se preguntaba por él. Las primeras veces me conmocioné al verlo casi con 

un aspecto deshumanizado, llegando a casa después de 15 días de desaparición 

y no comprender el por qué sus familiares estaban habituados a la situación. El 

hartazgo, el llanto ya casi imperceptible y la angustia constante eran la atmósfera 

que yo percibía siempre en esa casa. Ver el dolor de sus familiares me ubicaba 

con más fuerza en mi primer mirada, en la de la desaprobación.  

Sin embargo, el frecuentar cada vez más y más el lugar, posibilitó otro tipo de 

conversaciones, donde la congruencia de la escena se transformó en 

incongruencia para mí, pero para quienes estaban inmersos en la situación era al 

contrario; lo incongruente era lo congruente, lo extraño, lo no común, el cuerpo 

anómalo de un hombre con adicciones severas, lastimado por la calle, destruido 

por el abandono de sí mismo, era lo común, lo esperado. 

 

Un día, (el primero de varios) por diferentes razones nos encontramos solos por 

un buen rato y frente a frente; no había oportunidad de esquivar la mirada, de 

disimularla. Para mi sorpresa, ese cuerpo maltratado, ese cuerpo lacerado, 

distinto, difícil de mirar, me habló, y en su voz y en lo que decía no encontré lo que 

inconscientemente  yo deseaba para autoafirmar mis prejuicios y mi forma de 



mirar. Encontré que ese cuerpo comunicativo quería ser escuchado, que lo que 

decía no era lo supuesto, que hablaba de cosas maravillosas y brillantes desde 

ese rostro desdibujado.  

Al mismo tiempo, ese cuerpo hablante también explicaba su existencia, 

probablemente de una forma inconsciente, pues a grandes pinceladas comentó su 

historia de vida, sin detenerse en detalles, sin demostrar algún sentimentalismo ni 

especial atención en algún punto, pero sus palabras fueron suficiente insumo para 

comenzar la travesía del encuentro con el otro, atar cabos sueltos, entender las 

decisiones del otro sin la mirada sucia de por medio. Examinar mi propia 

existencia y compararla con la del otro. 

 

¿Cómo podría mirar igual que las primeras veces, ahora encontrándome 

realmente con otro igual a mí, pero diferente? ¿Cómo justificaría una mirada 

borrosa frente a un montón de gente que era incongruente en el mundo, cuando 

ya tenía la lucidez de poder afirmar que no conocía a esos otros, que por lo mismo 

no podía pre suponer nada sobre sus vidas, sus actuares, sus existencias? Ya no 

podía mirar igual, no podía ir por la vida manchando a los que me recordaban a él, 

a los que compartían esa realidad de vida. Desde esos encuentros, me preocupe 

más por solo mirar y buscar ese otro en los cuerpos que hablan esos otros 

lenguajes, antes que encarnizar mi mirada sobre ellos, detestando sin justificación 

la incongruencia. 

 

En el segundo ejemplo, mi mirada se dislocó por las conversaciones que se dieron 

entre compañeros y profesores en las aulas, en los breaks, en las salidas de 

campo, en los trayectos de los buses, en las cafeterías etc… Para mi sorpresa, 

encontré que muchas veces se habla de lo mismo, la repetición de lo habitual; lo 

políticamente correcto, lo de moda en cada generación de edad, lo cotidiano, y es 

lo que gusta, lo que conforta, lo que hace sentir cómodo a la mayoría. 

 

Cuando en la academia se discuten, se debaten temas o situaciones que invitan a 

incluir a quienes no están de acuerdo con una sola mirada del mundo, puede 



tornarse incómodo, puede desviar la atención de unos, incluso, puede evidenciar 

el rechazo a la diferencia. ¿De qué sirve que una persona hable utópicamente de 

la inclusión en el aula, si cuando tienen maestros ciegos se duermen frente a él sin 

mostrar el mínimo interés de lo que ese maestro ciego pueda contarles? ¿De qué 

sirve enunciarse desde la inclusión educativa si se excluye de los círculos sociales 

a personas que son mayores en edad que el grupo dominante? ¿Por qué creemos 

todavía que la inclusión solamente va ligada a la discapacidad, olvidando el 

término diferencia, reconociendo el término diversidad pero asociándolo a la 

convivencia forzada sin un encuentro real? 

 

Es conflictivo para mí, que mientras leemos y reflexionamos respecto a la 

diferencia, haya momentos donde todos y todas leemos lo mismo pero a algunos 

la lectura no nos toca. Parece que las lecturas no fueran una experiencia para 

algunos, parece que mientras se dan los diálogos en el aula, algunas miradas 

estuvieran ausentes, pero también las voces y los oídos… Compartir las clases 

presenciales me dislocó la mirada en el sentido en que ya no miro con 

grandiosidad a un grupo selecto de personas por tener el privilegio de asistir a la 

universidad, sino que aterricé, y comprendí que lo que invita y convoca al análisis 

de las cosas de la vida no necesariamente se limita a los muros de un campus 

universitario. 

 

En el tercer y último ejemplo, respecto a las infancias, creo que la interacción con 

los niños y las niñas son los que me han transfigurado la mirada; escucharlos 

atentamente, preparar actividades, sesiones, planeaciones conscientemente y 

poder aplicarlas en escenarios reales, me ha sorprendido en tanto esos pequeños 

cuerpos hablantes me dicen cosas que pensé no escuchar como grandes ideas, 

hipótesis que no esperaba a esas edades, reflexiones profundas y sensibles, 

conocimientos que ya poseen y no son habituales etc.   

Aunque gran parte ha sido por las interacciones que las vivencias escolares de la 

carrera universitaria me han posibilitado, no puedo descartar mis experiencias 

personales, sobre todo con un niño al que cuidé desde los 4 meses hasta los 4 



años, con quién pude poner en práctica otras formas de enseñar, de jugar, de 

aprender juntos. 

 

Mi mirada empequeñecedora, maternalizante, muchas veces me hacía actuar de 

manera sobre protectora, portadora del único saber etc. Pero conversar, explorar 

juguetes y juegos, leer libros junto a ese niño, me ha enriquecido bastante la vida. 

Me permitió asombrarme frente a la vida, frente a la existencia y a disfrutar 

inmensamente del compartir con esos seres que están configurando sus 

existencias, que son las infancias.  

Encontrarme directamente con sus razonamientos y sentires, me retó a fortalecer 

mis habilidades, a leer más, a explorar otros lenguajes para poder establecer otras 

formas de relación. Definitivamente, la mirada adulto centrista que tenía instalada 

inconscientemente se ha ido transfigurando, gracias a la licenciatura en educación 

infantil y por supuesto, a las infancias, a quienes cada vez que miro, busco los 

encuentros sinceros. 

 

- ¿Qué situaciones le han permitido abrir la mirada a otras posibilidades? 

 

Aunque anteriormente mencioné algunas tensiones y situaciones que han influido 

en el cambio de mi mirada, en limpiar mi mirada, creo que es pertinente mencionar 

también que para mí la educación ha sido crucial para este proceso. Y no sólo me 

refiero al asistir a clases en la universidad o cursos informales, sino a todos los 

procesos formativos que implican análisis y pensamiento crítico. Leer, ver piezas 

visuales, escuchar podcasts, asistir a obras de teatro, asistir a museos etc. Hago 

hincapié en esos espacios donde se promueve el desarrollo estético precisamente 

por su carácter reflexivo y la manera de sensibilizar para con el mundo a los 

espectadores. 

 

En mi vida personal, creo que conocer otras pedagogías como la sistémica me ha 

llevado a barrer de mi mirada bastantes prejuicios sobre las personas. Entender a 

los otros como si tratara de entenderme a mí, ver eso que nos hace similares a 



pesar de las diferencias no solo físicas, sino contextuales, familiares, 

experienciales etc.  

 

Además, convivir con las demás personas irremediablemente hace que nos 

topemos con lo inesperado, y nos impulsa a buscar distintas formas de 

relacionarnos, saliendo de nuestra comodidad para no incomodar. Cuando leí el 

texto de Skliar recordé también un texto de Humberto Maturana en el que hablaba 

de la aceptación y del amor, que son la única forma de convivir realmente con 

unos otros. La palabra tolerar debe darse de baja precisamente por su sentido de 

reconocimiento, mas no de inclusión o integración de los otros. 

 

Por otros lados, me gustaría mencionar la enfermedad y la biología de por sí. Nací 

a los 8 meses y mis manos son diferentes, mis pulgares no cumplen las funciones 

que les son asignadas a cabalidad porque morfológicamente faltan unas 

estructuras tendinosas. Eso ha hecho que en muchos lugares sea el objeto de 

encarnizamiento de miradas, me expongo, me dejo ver para mirar cómo me miran 

los demás. Aunque muchas veces he recibido rechazos por mi “lentitud” mi 

“torpeza”, eso, a lo largo de mi vida me ha abierto la mirada a los cuerpos 

diferentes, porque los siento como yo, como si fuera parte de ellos, y entiendo a mi 

cuerpo como algo que no define lo que soy. Tengo un cuerpo. Soy un cuerpo. Soy. 

 

Para último, comento que hace unos años fui afectada por un virus que me 

paralizó el rostro y lo deformó temporalmente. En su momento, no era temporal, 

existía la posibilidad enorme de quedar con la cara torcida para siempre, ya que 

los nervios facial y trigémino fueron afectados drásticamente, tanto así que hoy en 

día aún quedan secuelas y cicatrices.  

Por 9 meses fui excluida de los espacios sociales, incluso de los familiares porque 

tenía un cuerpo, un rostro difícil de mirar; incómodo, incongruente. Aunque mis 

facultades cognitivas estaban intactas, la gente en los hospitales me obviaba y se 

dirigían a mi madre para no mirarme, pues una joven con una cara que no era 

simétrica ni organizada suele asustar a la sociedad. En esos meses no dejé de 



pensar en los demás diferentes, en la discapacidad. En la amiga ciega de mi 

mamá que es psicóloga,  en mis primos autistas que trabajan en locatel, en mi 

primo con discapacidad cognitiva que estaba en un seminario para ser cura. 

Pensé también en otras personas con otras situaciones como enfermedades 

complicadas, con cuerpos anómalos, con cuerpos que a veces no dejan escuchar 

su voz. 

 

Me dolió. Me molestó. Sentí lo que preguntaba Carlos en el documental, sentí que 

las miradas me manchaban. Me sentí menos, me sentí incómoda al mirarme al 

espejo. Me sentí mal conmigo misma al recordar mi mirada manchando a otros y a 

otras. ¿Cómo pude ser así? ¿Cómo no tuve en cuenta que detrás de ese cuerpo 

anómalo, diferente, de ese rostro irreconocible hay alguien, hay otro, que siente, 

que piensa, que recuerda, que vive, y que ese otro soy yo también.? 

No sé cómo le sucede a los demás, pero esa fue mi experiencia, y tuve que 

atravesar un mar de oscuridad para poder salir sin tantos rastrojos de prejuicios 

encima. Agradezco además aquella época, aquel instante donde padecí dicha 

enfermedad, donde me transformé para ser más humana, donde mi mirada se 

trasformó para siempre. 

 

- ¿Ha tenido miradas expectantes en su práctica profesional? ¿Qué papel 

juegan estas miradas en la escuela y en nuestra profesión docente? 

 

En fin, supongo que es realmente complejo limpiarse la mirada para siempre. Creo que es 

un ejercicio que hay que poner en práctica cada día. Y por lo mismo, creo que en mi 

práctica profesional también he tenido miradas expectantes. No necesariamente sucias, 

solo eso, expectantes. Sin embargo, y como lo mencioné anteriormente, las miradas con 

filtro, por decirlo de alguna manera, embellecedoras, también pueden ser 

contraproducentes; esperar algo determinado de alguien o algo puede ser peligroso, y 

puede llevar a configurar otro tipo de miradas cuando no se recibe lo esperado.  

 

Por ejemplo, cuando como estudiantes asistimos a las vivencias, muchas veces podemos 

ir prevenidas, con miradas expectantes posiblemente generadas a partir de las lecturas 



asignadas en la carrera universitaria, las charlas en las clases, los momentos que se dan 

de compartir de experiencias entre maestros y estudiantes etc.. Algunas veces, las 

vivencialistas y las practicantes asisten a los lugares de práctica con la ilusión de 

encontrar maestras titulares apasionadas por su profesión, sabias, dulces y respetuosas 

con las infancias. Otras veces con el temor de encontrar maestras gruñonas, adulto 

centristas a más no poder, burlonas y desdeñosas con las infancias etc... Cualquiera de 

las dos resulta desfavorable a la hora de conocer el contexto real de la escuela actual.  

 

Las miradas, con cualquier filtro, deforman la percepción de la realidad, imponen barreras 

a la hora de concebir el mundo con todos sus matices y pueden intervenir en los análisis 

de las estudiantes, en sus decisiones a futuro en su práctica docente e incluso en sus 

formas de relacionarse dentro de las instituciones. Esto, hablando directamente de las 

miradas practicantes-maestras titulares, pero también podemos hablar de las miradas 

adulto-niño, maestras-estudiantes e incluso maestras-escuela.  

Si bien, de acuerdo a lo que se estudia en la carrera universitaria, la escuela y sus actores 

requieren de otras formas de relación, otras formas de educar, otras formas de vivir y ser 

parte de la escuela, estas otras formas deben construirse desde cada espacio en 

particular, de la mano de cada actor, cada contexto, y para ello, las interacciones que se 

den allí para poder construir juntos esas otras formas de todo, deben estar limpias, sin 

manchas, sin matices, sin filtros. 

 

Mirar la escuela como es y nada más, mirar a los estudiantes como son y nada más, mirar 

la profesión de maestras como es en realidad para incluir en la escuela a todos y todas 

sin encarnizarnos en sus cuerpos, en sus voces, en lo que queremos ver de ellos. 

Acomodarnos, hacernos campo, incluirnos a todos y todas en el espacio donde 

convivimos la mayor parte de nuestro tiempo. Hacer de esa convivencia no un mero 

acompañamiento banal y físico, sino un intercambio de existencias, de pensamientos, 

sentires, saberes únicos y distintos de cada quién.  

Escucharnos, mirarnos con sencillez. Solo así se puede comenzar a educar una sociedad 

más justa, más amable y más fuerte, teniendo en cuenta que no sobrevivimos como 

individuo, sino como grupo, a estas alturas de la educación, no podemos contribuir a dejar 

de lado a algunos individuos del grupo. Somos todos o no somos ninguno. 

 

 



2) Elabore un breve relato sobre las exclusiones que ha realizado en su 

trayectoria de  vida como maestra. 

 

En la escuela, como tal, siento que no he excluido a nadie, es lo que veo de mi 

misma. Por el contrario, me he preocupado como tal de que cada niño y cada 

niña que está conmigo en el aula se sientan integrado, parte del proceso de 

aprendizaje, protagonistas de la sesión y no sólo espectadores. Cuando era niña 

muchas veces fui dejada a un lado por diferentes razones: gordita, gafufa, lentica, 

sobresaliente, niña etc. Por lo mismo, y porque sé cómo se siente, he tratado de 

no hacer lo mismo. Espero de corazón que esté haciendo bien las cosas y que yo 

y mi práctica docente no vayan a ser motivo de incomodidades para mis 

estudiantes. 

 

Pensando las cosas, en alguna vivencia tal vez excluí del grupo a un muchacho. 

El grupo que estaba a cargo de mis compañeras y yo, era de niños entre los 4 

hasta los 9 años, y había un solo chico que tenía 14 años. Lógicamente, no le 

gustaba compartir con niños menores porque se sentía ridiculizado, o bueno, esa 

era mi mirada sobre él. Su apatía, muchas veces incluso grosería, la traduje en 

eso. Incomodidad de su parte por verse infantilizado en una edad donde buscaba 

aprobación de su grupo de amigos, que por desgracia en este caso para él, 

quedaron en un grupo diferente. 

La cuestión es que aunque lo intentamos integrar, finalmente desistimos y 

dejamos de buscar actividades y ejercicios que pudieran ser de su interés, y 

dejamos que simplemente no participara en nuestras sesiones, cosa que de 

hecho aceptó muy plácidamente. Curiosamente, en esa vivencia trabajamos la 

convivencia, y en el grupo había un niño al que le habían diagnosticado un 

trastorno cognitivo, y sus compañeros lo excluían del trabajo en grupo. Pero a lo 

largo del tiempo, hubo una mejor relación entre pares incluyendo a ese chico. 

 

Por otro lado, en mi vida personal, cuando era niña, tenia una prima con espectro 

autista. En esa época no tenía la información que poseo ahora y muchas veces, 



influida por algunos familiares, fui muy excluyente con ella. Podría decirse que la 

ignorancia frente al tema puede llevar a las personas a deshumanizar a los 

diferentes, cosa que hoy en día me toca las fibras y me toca de tal manera que 

no puedo hacerme la de mirada borrosa. No entendía en ese entonces que no 

era yo y mis otros primos los que le “daban permiso” de estar con nosotros, sino 

que ella también era la que debía darnos ese permiso, que ella también se sentía 

incómoda porque habían otros que compartían su espacio, que sus tiempos 

también eran trastocados.  

 

Realmente estamos todos y todas tan ensimismados, podría decirse que muchas 

veces nos creemos el centro de la existencia y obviamos la existencia de los 

otros, y más aún si no se ven como lo espera el mundo congruente. Muchas 

veces se dice que hay que mirar con los ojos del alma, que cerrando los ojos nos 

encontraremos realmente con ese otro que nos habla, pero también me pregunto 

¿Y si esos cuerpos anómalos, esos otros cuerpos comunicativos no tienen la 

capacidad de habla… Entonces también los obviaremos? No. No sólo debemos 

limpiar nuestra mirada, debemos limpiar nuestros sentidos, debemos limpiar 

nuestro pensamiento e incluso nuestro actuar. 


