Arturo Rico Bovio

Las coordenadas corporales. Ideas para repensar
al ser humano

Abstract. This paper deals with new
categories that let us go into greater depths
regarding the thesis that “we are a body”,
where the visible and the invisible, the tangible
and the intangible, are recognized as corporeal
dimensions closely interrelated, in opposition
to the well-tried attitude of saying “to have a
body”, which reduces the corporeal to physical,
concrete, temporal features that hold an alleged
instrumental relationship with that which we
call “self”, “soul” or “subjectivity”.

Key words: corporality, body, subjectivity,
contemporary philosophy.

Resumen. Este ensayo se ocupa de presen-
tar nuevas categorias que permitan profundizar
la tesis de que “somos un cuerpo”, donde lo
visible y lo invisible, lo tangible y lo intangible,
tienen reconocimiento como dimensiones corpo-
rales interrelacionadas estrechamente, en lugar
de la socorrida actitud que habla de “tener un
cuerpo”, la cual reduce lo corporal a los rasgos
fisicos, concretos, temporales, que guardan una
presunta relacion instrumental con eso que lla-

» o«

mamos “yo”, “alma” o “subjetividad”.

Palabras clave: corporeidad, cuerpo, subje-
tividad, filosoffa contemporanea.

I. La reflexion sobre lo humano
y el Nuevo Milenio

Los momentos historicos de la reflexion se
producen, por lo general, gracias a la confluen-
cia de dos condiciones que marcan la hora de la
oportunidad: las motivaciones personales y las
circunstancias del entorno socio-cultural que van

pautando nuestras vidas cotidianas con sus pro-
blematicas, posibilidades y requerimientos.

Como filésofos podemos optar por dar la
espalda a la realidad historica y encerrarnos en
un interminable soliloquio con nosotros mismos
o en un imaginario dialogo funerario con quienes
nos precedieron; pero quien pretenda sintonizar
con la época y ofrecer algo que sea portador de
sentido para sus contemporaneos, debe abando-
nar ese narcisismo comodo y primario, para ocu-
parse de las cuestiones que atafien a todos, pese
a que tal disposicion nos vuelva mas vulnerables
a una critica generalizada, mas alla del circulo
estrecho de los especialistas.

Tal fue el caricter original, el compromiso
del filosofar griego y deberian renovarse sus
votos hoy, cuando la crisis de la Modernidad en
el principio del nuevo milenio vulnera un buen
nlimero de las creencias construidas a lo largo de
mas de veinticinco centurias. La coyuntura que
vivimos nos exige una definicion, una postura,
que ofrezca herramientas tedricas adecuadas
para asumir el mundo que se avecina, obra de la
tecnologia acelerada y de los desencuentros entre
el ser humano y la Naturaleza.

No sé si a causa de la soberbia humana, si
por obra del cansancio o del temor a vernos en
la penosa condicion de confesar una larga lista
de equivocaciones en la apreciacion de nosotros
mismos, que afectaria el culto occidental a la
supremacia de nuestra especie, pero hemos deja-
do de lado el imperativo del autoconocimiento.
(Sera que creemos haber tocado fondo en el saber
en torno al ser humano? ; Acaso pensamos que no
hay nada por conocer en el campo de la Filosofia
y que por tanto debemos conformarnos con
esperar los nuevos hallazgos que ciencias como
la Neurofisiologfa y la Genética van acumulando
sobre aspectos parciales de 1o humano?

Rev. Filosofia Univ. Costa Rica, XLIII (108), 89-96, Enero-Abril 2005



90 ARTURO RICO BOVIO

Una fuerte dosis de escepticismo se ensefio-
red del quehacer reflexivo en las Gltimas décadas
del siglo XX y en los arranques del XXI. Hablar
de una “naturaleza humana” les parece impropio
a muchos filosofos, casi con excepcion de quienes
sostienen una posicion tradicionalista, de clara
inspiracion religiosa. Pero jrealmente se justifica
en el estado actual del filosofar el abandono de
este y otros problemas antropofilosoficos?

No veo que existan razones suficientes para
dejar de lado la indagacion filosofica sobre nosotros
mismos. Su dificultad cognoscitiva no es mayor a la
de otras areas del conocimiento. Por el contrario si
puede tener un peso determinante en las decisiones
que tomemos para la conduccion de las practicas
personales y colectivas que afecten la construccion
del mundo por venir. Clarificar lo que somos resul-
ta ser la Gnica via racional para fundamentar las
opciones morales, la eleccion de modelos politicos,
econdmicos, sociales. No hay otra alternativa cohe-
rente si queremos implementar sociedades demo-
créticas, que se basen en resoluciones consensadas
y no impuestas desde los espacios ideologicos de
los detentadores del poder.

Existe una solida justificacion ética de la
indagacion filosofica en torno al ser humano: o la
asumimos como medio discursivo para construir
soportes convincentes de los sistemas operativos
individuales y sociales, o nos resignamos a ser
movidos por obscuros mecanismos irracionales.
No contamos con la presumible ventaja de un
paquete de instintos o necesidades que operen
directa, automaticamente. Somos movidos mas
por ideas que por impulsos genéticos, en eso
reside nuestra plasticidad cultural; de ahi la
importancia de ejercer la critica permanente de
las interpretaciones respecto de lo que somos.

La resistencia hacia estos temas tradicionales
de la Filosofia se incubd en el abandono tedrico
del concepto de “esencia”, especialmente en su
aplicacion a los seres humanos. La Modernidad
paso a segundo término la biisqueda medieval de
las notas distintivas de los seres, para dedicarse
a la muy cuestionable tarea de probar nuestra
radical diferencia. Para este propdsito labrd filo-
soficamente el concepto de individuo, rodeandolo
de categorias dinamicas como la voluntad o el
libre arbitrio, hasta coronarlo con la aseveracion
de que cada quién se hace a si mismo. Asi pudo

desembocar en la peregrina idea de que el homo
sapiens no tiene naturaleza sino historia.

Contraponer naturaleza e historia, tesis tan
del gusto del idealismo aleman, no resiste un
cuidadoso analisis desde la perspectiva del siglo
XXI. Salta a la vista su origen vinculado a un
Occidente ensoberbecido y su funcién racio-
nalizadora de la presunta superioridad humana
respecto de las demés especies vivientes, pero
nada hay que corrobore que seamos radicalmente
distintos a todos los otros moradores del planeta.
Si se va a seguir sosteniendo esta postura de ais-
lamiento en el seno de la Naturaleza, al menos
deberfa argumentarse con minuciosidad y no
tomarla por cierta en respeto a motivos religiosos
o provenientes de alguna ideologia.

Pese a la dosis de escepticismo esencialista
acumulada en los Gltimos cuatro siglos del filoso-
far, sigue siendo indispensable un marco concep-
tual para pensar y conducir al ser humano, que no
se conforme con la vaga afirmacion de nuestra
historicidad. Somos semejantes a otras especies,
mucho més de lo que estamos dispuestos a recono-
cer, pero no iguales. Para abordar esta dialéctica de
la similitud y la diferencia, urge una metodologia
que maneje la relacion entre ambas polaridades de
una manera consistente, mas alla del per genus et
differentiam, sin suponer a priori que hay en noso-
tros una ruptura con el mundo natural.

Recién cruzado el umbral del milenio alin
no podemos vanagloriarnos de haber resuelto
los problemas basicos humanos. Menos todavia
los de alcance ecoldgico que nuestra ignoran-
cia ha generado por lo menos a lo largo de los
altimos quinientos afios. Es por ese motivo que
me propongo reabrir el debate antropofilosdfico,
presentando algunas categorias y sugerencias
para replantear lo humano, con el afan de buscar
nuevos rumbos para el autoconocimiento y la
reconceptualizacion de nuestra especie.

I1. Precisiones sobre el cuerpo
y sus valencias

En consonancia con los postulados y las
inquietudes expuestas, he propuesto resignificar
el término “cuerpo” para englobar al conjunto
de propiedades y procesos que constituyen a un

Rev. Filosofia Univ. Costa Rica, XLIII (108), 89-96, Enero-Abril 2005



LAS COORDENADAS CORPORALES 91

ser. Servirfa el cambio semantico para hablar de
lo humano sin hacer distingo alguno sobre las
presuntas substancias constitutivas de nuestra
naturaleza y sin dar preferencia a sus aspectos
perceptibles o imperceptibles'. Se trata de un tér-
mino de por si polisémico, cuyos alcances varfan
de una cultura a otra2, incluso entre los diversos
sectores de una misma sociedad. El uso sugerido
asume el sentido mas amplio, anterior a cualquier
matizacion cultural, para incluir al sistema com-
pleto de las notas humanas perceptibles e imper-
ceptibles, fijas o mudables, iguales o diferentes a
las de otros cuerpos vivientes o inanimados.

El manejo semantico propuesto reubica de
entrada al ser humano en el conjunto de los seres,
para iniciar una nueva basqueda de sus caracte-
risticas distintivas sin cargar con los prejuicios
acumulados a lo largo de la historia, supues-
tamente en nuestro favor. Suprime también la
dudosa identificacion del cuerpo con lo material,
que conlleva ab initio una reductora opcion
substancialista, de donde deriva la predisposicion
a estimar por separado los mdltiples aspectos
humanos. Posicion que, dicho sea de paso, no
tiene el respaldo de los Gltimos avances de la
Fisica, la Biologia y la Psicologia.

Adopto el término “cuerpo” en una acepcion
tan vasta que da cabida a la sumatoria de los
aspectos humanos, a sabiendas de que es una mas
de las posibles interpretaciones del cuerpo que
se han dado o que podrian llegar a generarse. Se
justifica sobradamente la opcion porque las pro-
puestas dualistas que separan cuerpo espiritu y
las materialistas que identifican al cuerpo con lo
perceptible, ya agotaron su capacidad para ofre-
cer soluciones tiles a los problemas humanos.

Las tesis dualistas son responsables de una
vision esquizoide de la Realidad que ha termi-
nado por dafar la relacion de los seres humanos
con la Naturaleza. Natura es forzada a tomar un
papel secundario, instrumental, frente a los obje-
tivos del espiritu. El materialismo nos conduce
a una ceguera ontoldgica que resta significado
a los procesos mentales, los reduce a ser efectos
secundarios de reacciones fisicoquimicas. En su
lugar ofrezco un enfoque de caracter holistico,
refractario a las categorias substancialistas y
favorable a los nuevos avances de la investigacion
en los diversos ambitos de las ciencias.

Si el cambio de lecturas sobre el cuerpo
implica substituir la idea de “tener” por la de
“ser” un cuerpo’, ;como evitar que la inquisicion
en torno al “cuerpo que somos” utilice, por la
misma inercia del lenguaje, los conceptos acu-
flados por una tradicion esencialista? ;Como
examinar —y por lo mismo fragmentar y detener
temporalmente, para fines de estudio— las carac-
teristicas que nos vuelven distintos a otros tipos
de cuerpos?

La primera categoria sugerida en apoyo de
esta indagacion, rehuyendo las adherencias de los
conceptos ontologicos clasicos, fue la de “valen-
cias corporales”, caracteristicas de un cuerpo que
permiten o favorecen sus vinculos con otros®.
El término proviene de extrapolar y ampliar el
concepto de “valencias” de la Quimica a todos
los campos donde pueda hablarse de nexos y de
factores que los producen. Fueron subdivididos
en “necesidades” y “capacidades”, para referir
las modalidades activa y pasiva de dichas valen-
cias; las primeras indican los impulsos naturales
al movimiento de interaccidn, las segundas los
medios con que se cuenta para la satisfaccion de
aquellas’.

En alusion al ser humano y a su génesis
evolutiva, se clasifican las valencias corporales
en biogénicas, sociogénicas y noogénicas o per-
sonales. Las primeras fundan la subsistencia, las
segundas la comunicacién y deméas manifestacio-
nes de la convivencialidad, las Gltimas persiguen
la expresion de la singularidad humana a través
de los diversos procesos de autorrealizacion®.

Puesto que las valencias son distintas de un
tipo de cuerpo a otro (incluso sirven para construir
las tipologias) y se conoce su existencia inicamente
cuando se encuentran operando y son puestas a
prueba, es dudoso intentar catalogarlas de modo
definitivo. Las necesidades bioldgicas, por ejem-
plo, se conocen desde el origen de nuestra especie,
mientras que las sociales y las personales tardaron
en recibir este reconocimiento. Empero, todavia se
indagan los alcances de aquéllas y la complejidad de
éstas. Forman en su conjunto con las capacidades un
sistema cuyas interrelaciones no son faciles de dilu-
cidar. Basta con apuntar que las valencias biologicas
son el soporte de las sociales, éstas de las personales
y que a su vez las @ltimas modifican la expresion
de las precedentes. La alimentacion, puesta por

Rev. Filosofia Univ. Costa Rica, XLIII (108), 89-96, Enero-Abril 2005



92 ARTURO RICO BOVIO

caso, adquiere dimension cultural cuando se
atiende socialmente y un sello distintivo propio
si se le emplea como medio de expresion de la
personalidad.

Como el cuerpo y sus valencias permiten
interpretaciones diversas, incluso antagdnicas,
que aparecen en distintas culturas y atn en el
seno de una misma sociedad, se suscitan una
serie de interrogantes de rango epistemologico:
los por qué de la polisemia corporal, los efectos
de la diversidad de lecturas, la posibilidad de
un autoconocimiento confiable del cuerpo que
somos, el criterio de verdad para adoptar cierta
teorfa del cuerpo en lugar de otras.

Para resolver estas y otras preguntas especi-
ficas, pasaré a exponer a continuacion la teorfa de
las coordenadas corporales.

1. El a priori cognoscitivo del cuerpo y la
polisemia corporal

El Ginico a priori cognoscitivo sustentable es
la propia corporeidad. Mal hariamos en adoptar
la posicion ingenua de estimar que en el proceso
del conocimiento comenzamos por una fabula
rasa, si sabemos que toda informacion acerca de
la Realidad nos remite en referencia obligada a
las peculiaridades de nuestro cuerpo.

A partir de nuestras facultades sensoriales,
motrices, comunicativas y psiquicas de muy
diversa indole, apreciamos nuestro entorno y a
nosotros mismos. Los sistemas sensoriales, los
movimientos, las formas del lenguaje, las mane-
ras de pensar y sentir de los seres humanos son
en parte diferentes a los de las demas especies.
Pero aunque cada quien es un centro exclusivo
para la percepcion del Mundo, muchas caracterfs-
ticas corporales son asumidas socialmente para
configurar los diversos sistemas de medicion y
apreciar en consecuencia a los otros cuerpos’.

A pesar de que existe un substrato corporal
com@in a todos los humanos, no hay unanimi-
dad en las propuestas para su conocimiento.
Las discrepancias pueden atribuirse a muchos
factores, tales como los diversos manejos en la
recepcion sensorial, los sentidos empleados, la
multiplicidad de los movimientos corporales y
las perspectivas que generan®, pero ain méas al

empleo del lenguaje, procesador social y personal
de la informacion; all{ se filtran y recombinan los
datos sensoriales, en operaciones conceptuales de
union-separacion, analisis-sintesis, abstraccion-
concrecion.

Las palabras, signos convenidos socialmente,
expresan emociones, identifican objetos, acciones
y relaciones e ideas. Sus usos varfan desde el des-
ahogo afectivo, la produccién del conocimiento,
la transmision de la informacion, hasta el afan
de regular las conductas. El lenguaje conceptual
constituye la parte mas versatil de las valencias
sociales y es la base directa y conscientemente
innovadora de las personales. Sus modalidades
complejas son, por asi decirlo, nexos valenciales
capaces de generar vinculos inéditos entre los
cuerpos, aiin cuando muchos no tengan cabida
sino en el reino de la imaginacion®.

Una capacidad que se despierta con la adqui-
sicion del lenguaje discursivo y se administra de
manera personalisima es la consciencia humana'®.
A diferencia del simple darse cuenta de la atencion
sensorial, que en otras especies esta sujeta a la
dialéctica de la intensidad de los estimulos y de las
urgencias actuantes, biologicas y sociales, entre los
humanos incluye el darse cuenta de si mismos, la
autoconciencia, una especie de mirada interna que
opera paralelamente e incluso sobre la atencion a
los estimulos sensoriales y nuestros movimientos,
haciendo posible que los conduzcamos.

Mucho se ha escrito sobre el origen de la
consciencia reflexiva, a partir del efecto de
reflejo que producen las opiniones cargadas de
valoracion de nuestros semejantes, especialmen-
te los padres, que contribuyen a nuestra autoima-
gen como esquema corporal!l. Este paso esta en
definitiva ligado al aprendizaje de la lengua en
los primeros afos de la vida de un ser humano.
Me interesa destacar que es en ese momen-
to cuando se introyectan las interpretaciones
culturales en torno al cuerpo, vinculadas a las
experiencias personales del sujeto. El “yo” que
de allf emerge resulta ser una imagen compleja,
sentida y pensada por uno mismo y por los otros,
del cuerpo que somos.

El caracter moldeable y dirigible de la cons-
ciencia corporal o interpretacion del cuerpo que
somos (0 creemos ser), explica la diferenciacion
de las coordenadas del cuerpo, categoria que me

Rev. Filosofia Univ. Costa Rica, XLIII (108), 89-96, Enero-Abril 2005



LAS COORDENADAS CORPORALES 93

permito introducir en este ensayo. En mi opinion
muchas cuestiones epistemologicas y existencia-
les podran esclarecerse con su concurso.

2. Apuntes para una teoria
de las coordenadas corporales

Llamaré “coordenadas corporales” a los mas
diversos aspectos o valencias del cuerpo que
pueden dar motivo a “cortes” perceptuales o de
apreciacion sobre la realidad. En el ser humano
a menudo el lenguaje los decanta y consolida,
de conformidad con las convenciones culturales
establecidas por las practicas sociales.

La sujecion sensorial y motriz del conoci-
miento tiende a privilegiar histéricamente ciertos
sistemas de sensopercepcion, como en la Cultura
Occidental, que ha otorgado a la vision un carac-
ter regente sobre los restantes sentidos. En torno
a la vista, vinculada a una motricidad que apunta
hacia objetivos pragmaéticos, cuantificables, nues-
tra sociedad construyd una epistemologia que
subyace a las mas diversas practicas y creencias
sociales, que se manifiesta de modo muy explici-
to en la metodologia vigente de la investigacion
cientifica. Se trata de tener como cierto lo que
permite alcanzar los resultados previstos.

Cada sistema sensorial nos proporciona dife-
rentes perspectivas de la realidad, que pueden
interactuar entre si y con otras valencias biologi-
cas, sociales o personales, permitiendo un gran
nimero de combinaciones posibles; es el caso, v.
gr., del tacto que puede ser movido por la inten-
cionalidad erotica o por el afan de conocimiento.

Existe una importante similitud entre las
coordenadas del cuerpo y los paralelos y meridia-
nos geograficos, que en sus interacciones generan
puntos de interseccion o sectores de localizacion
espacial. No se trata de una simple metafora; tam-
bién las capacidades se entrecruzan con las nece-
sidades para determinar los puntos de atencidon
de la consciencia. Aquéllas como recursos con
distintas aplicaciones potenciales y éstas en su
funcidén de dinamizadoras que detonan procesos
selectivos para obtener estados de satisfaccion o
equilibrio, dando juntas origen a los mas variados
enfoques del cuerpo propio o ajeno, y por proyec-
cion, a las diversas visiones de la Realidad.

Especie de ejes sincronicos y diacronicos de
la vida humana, permiten un inagotable niimero
de combinaciones posibles, cada una de las cuales
genera lecturas corporales diversas, sea por un
breve lapso en la vida de alguien, al convertirse
en la actitud dominante ante la vida de una per-
sona o en la normatividad cultural establecida por
un grupo humano especifico.

Un buen ejemplo de como operan las coor-
denadas corporales lo encontramos en la cultura
nahuatl, donde se consideraba al ser humano
como un colaborador en el mantenimiento del
orden cdsmico a través del trabajo y del sacrifi-
cio'?. En la ideologfa dominante de esa cultura
existio un complejo de proyecciones por el que se
concibid al cosmos a partir de un modelo corpo-
ral y se explico la fisiologia humana en funcion
de los procesos del universo'.

Segiin lo deja entrever el nombre méas usual
en nahuatl para el cuerpo en su conjunto: tona-
cayo, que significa “nuestro conjunto de carne”,
misma expresion que se empleaba para referirse
a los frutos de la tierra y en especial para el maiz,
alimento por excelencia de esos pueblos que
se encuentra ligado en varios mitos del mundo
mesoamericano al origen de la especie humana'¥,
podriamos concluir que la funcion nutricia fue
una de las coordenadas corporales més favoreci-
das por la cultura ndhuatl.

Alimentarse era tarea central en estos pue-
blos, porque ademas de la subsistencia cotidiana
constitufa el nexo entre los humanos y el cosmos.
Muchos mitos nahuas hablan de que los humanos
alimentan a los dioses y éstos se ocupan de brin-
dar o de retirarles los sustentos necesarios comes-
tibles o asimilables como el ronalli', segin sus
merecimientos. El sacrificio estaba unido a una
sustentacion ritual del orden del Universo y del
equilibrio corporal.

Otras coordenadas del cuerpo vigentes en la
cultura nahuatl afloran en torno al difrasismo:
in ixtli in yollotl, que algunos traducen como
“rostro y corazon”'%, otros como “ojo y cora-
z6n”7. Esta dualidad de centros animico-cor-
porales resulta de compaginar las coordenadas
de la visibilidad y de la invisibilidad sin marcar
una jerarquia entre ellas, indicando tan so6lo sus
diferentes funciones. Ambos elementos expresan

Rev. Filosofia Univ. Costa Rica, XLIII (108), 89-96, Enero-Abril 2005



94 ARTURO RICO BOVIO

ciertos tipos de conciencia, que apuntan hacia
fuera o hacia adentro de los seres, indispensables
ambos en una relacion de balance para permitir
una vida plena y armonica. El mismo ollin, sim-
bolo del movimiento, converge en esa direccion,
pues se configura por dos fuerzas que apuntan en
direcciones inversas y se articulan en un centro
que las une.

No es éste el lugar ni el momento para abun-
dar en el examen de una particular concepcion
del cuerpo, de gran complejidad y mayor sentido
holistico que la de nuestra cultura cristiana occi-
dental. Me interesa solo sehalarla para ilustrar
en qué forma el empleo de ciertas coordenadas
corporales, adoptadas conforme a las practicas
vigentes en determinado grupo humano, genera
lecturas de la Realidad diferentes, que tienden
a ser transmitidas socialmente para constituir el
estilo propio de una cultura.

Pasearnos por los meridianos y paralelos de
nuestra corporeidad, guiados sbdlo por nuestra
experiencia personalisima del cuerpo vivido o
regirnos por los derroteros que traza el lenguaje,
con toda la carga interpretativa social que suele
arrastrar consigo, marca una enorme diferencia.
Es distinto vivir, como en la infancia, el cuerpo
de un modo natural, que habitar un cuerpo pen-
sado, procesado conceptualmente con categorias
que lo analizan y valoran, fragmentandolo. La
primera manera fluye, se modifica bajo las cir-
cunstancias del momento y de los propios esta-
dos corporales, mientras que la segunda tiende a
permanecer, a crear un marco de autointerpreta-
cion que se proyecta como una red o una sombra
sobre el Mundo.

Clasificar las coordenadas corporales podria
conducirnos a una cuestionable separacion en
partes de la totalidad sistémica que somos. No
obstante, ya que el presente ensayo se mueve en
el resbaladizo espacio del lenguaje conceptual,
enumerar algunas de las principales permitira
avizorar la complejidad que tendria elaborar una
completa cartografia corporal y comprender el
porqué de muchos errores humanos en que incu-
rrimos en el conocimiento de nosotros mismos y
de nuestro entorno.

Bajo el nombre de “paralelos corporales”
colocaré a los diversos sistemas sensoriales,
tales como el tacto, la vista, el oido, el olfato, el

gusto, el equilibrio, la posicidn fisica, el hambre,
el dolor, el placer, etc., asi como los motrices: la
gesticulacion, la manipulacion, la locomocion, la
respiracion, la digestion, la circulacion, la sexua-
lidad, el habla, la consciencia, la memorizacion,
la imaginacion, la afectividad, el pensamiento,
entre otros.

Entre los “meridianos corporales”, incluyo
a todas las necesidades humanas biogénicas,
sociogénicas y noogénicas, vinculadas respec-
tivamente al sostenimiento y desarrollo de la
vida, a la socializacion y al desarrollo personal.
En forma ilustrativa y en el mismo orden apun-
taré las de nutricion, asimilativas o desasimi-
lativas; las de equilibrio fisico-biologico; las
de autoproteccidn; las de conocimiento; las de
comunicacion, las de pertenencia; las de afecto;
las de autoafirmacidn y autorrealizacion; las de
trascendencia, entre otras urgencias naturales
que mueven a los humanos.

Los recursos o capacidades son a menudo
canalizados y moldeados culturalmente, con lo
que se incrementa o reduce su ambito de influen-
cia en nuestras vidas, favoreciendo o frenando la
satisfaccion de las correspondientes necesidades
originales. El proceso educativo, que nos enseha
a movernos sobre ciertas coordenadas corpo-
rales orientando su manejo, es capaz de crear
necesidades espurias, que llegan a recibir reco-
nocimiento, a ostentar virtualidad, en grupos
humanos completos.

Es el caso de la adiccion a las drogas.
Necesidades afectivas mal interpretadas pueden
llevar a una persona a consumir estupefacientes.
Al recibir a cambio gratificaciones de placer o
del reconocimiento y la aceptacion de otros la
conducta tiende a repetirse, hasta que psicologi-
ca y organicamente se establece la dependencia.
Por los sintomas que produce la privacion del
farmaco ciertamente pudiera pensarse que ha
surgido una nueva necesidad. Sucede que a
menudo confundimos la necesidad que opera
en determinado momento con la imagen psi-
quica de su presunto satisfactor o con el estado
de consciencia dentro del cual se detecta dicha
urgencia. Insisto: las necesidades son impulsos
naturales distintos a su recepcidn subjetiva que
puede o no ser real o hallarse distorsionada por
muy distintas causas.

Rev. Filosofia Univ. Costa Rica, XLIII (108), 89-96, Enero-Abril 2005



LAS COORDENADAS CORPORALES 95

3. Las coordenadas corporales
y el autoconocimiento

Gracias a la gran variedad de coordenadas
del cuerpo que se producen con la interaccion de
las distintas clases de valencias corporales, nos
encontramos ante un perspectivismo cognosciti-
vo cuyos alcances convendria clarificar.

Los cuerpos ajenos, a la par que el cuerpo
que somos, son apreciados de modo diferente
segin la coordenada corporal en que nos encon-
tremos situados en un momento. Es posible ver,
por ejemplo, desde el hambre, desde el erotismo,
desde el afan de conocimiento, desde la imagi-
nacion, desde el enamoramiento y cada enfoque
nos mostrard un angulo disimil del cuerpo con-
templado. Incluso las zonas corporales, resultado
de la interaccion de la vista con otros sistemas
motrices y con las convenciones vertidas en el
lenguaje, adquieren dimensiones diversas segin
la calidad de la mirada'®. El fenomeno no se
encuentra del todo a merced del 4nimo propio,
puesto que culturalmente se nos enseha a mirar
con cierta perspectiva. Es el caso de la vision
analitica focalizada en areas de interés que la
sociedad occidental ha implementado hasta el
cansancio como estrategia de dominacion, frente
a la mirada de conjunto, contemplativa y abierta
a la comprension, que fomenta la vivencia estética
y cultiva un buen nimero de filoésofos orientales.

El cuerpo es un continente que podemos
recorrer con medios corporales de apreciacion
diferentes, que conducen en miultiples direccio-
nes. Asi sucede en general con el Mundo y por
eso se explica que las interpretaciones de la rea-
lidad y de nosotros mismos sean tan cambiantes,
sobre todo si incluimos en ellas la muy usual
comision de errores en el manejo de nuestros
recursos valenciales. Pero la mayor y mas seria
de las fallas epistemologicas proviene de la
absolutizacion de determinada o determinadas
coordenadas del cuerpo.

Otorgar a la vista, por ejemplo, en conjun-
cion con el tacto, el rango de autoridad suprema
en la tarea de fijar la linea divisoria entre lo real
y lo irreal o lo material y lo inmaterial, es una de
esas graves equivocaciones cuyos efectos sufre la
Humanidad en este fin de milenio. Gracias a esa
lectura preferente que implantd la Modernidad se

fracturd al ser humano en un cuerpo material y
un alma espiritual y se negd existencia significa-
tiva a los fenomenos mentales. Se salvo la razon
del proceso desvalorizante porque se le podaron
atributos hasta hacerla una simple funcion calcu-
ladora, atrincherada en la dimension cuantitativa
de los nimeros y de las operaciones. A cambio
se sacrificd la afectividad, especialmente la que
abraza al Mundo en una conviccion intuitiva de
que formamos parte de él.

El estudio de las coordenadas corporales del
ser humano nos invita a pensar de nueva cuenta
y sin prejuicios lo que verdaderamente somos.
Hay importantes diferencias entre el ser humano
y otras especies, pero no son de tal indole que
nos separen de la Naturaleza o nos pongan en
una jerarquia superior, con derecho a dominarla
y a disponer discrecionalmente de los cuerpos
que la constituyen, vinculados entre si, al igual
que nosotros, por lazos que no son visibles, pero
que resultan evidentes si aplicamos otras posibles
perspectivas del cuerpo.

Las valencias personales marcan nitidamente
nuestra diferencia respecto a otros cuerpos, sefa-
lando nuestra posicion y destino. El ambito de la
persona es el de la creatividad, el de la expresion
de si mismo o de s{ misma. Eticamente y desde
una vision holistica corporal, nuestra funcion es
enriquecer y armonizar la realidad y no agredirla
y empobrecerla. Al atender a la red de coordena-
das corporales que nos conforman sin dar mas
peso especifico a unas que a otras, es evidente
que somos parte de un entramado universal que
nos explica y justifica y que quizd debiéramos
aprender a considerar como una Gnica corporei-
dad englobadora.

Para constituir una cartograffa corporal
completa que nos brinde un mas ajustado conoci-
miento de lo que somos, debemos transitar por el
dificil camino de adoptar o readaptar categorias
que favorezcan romper con la inercia de las viejas
interpretaciones. A partir de una libre parafrasis
del cogito cartesiano, podriamos comenzar por
la siguiente afirmacién: puedo dudar de todo,
menos de que soy un cuerpo que siente, actiia y
piensa entre y con otros cuerpos. Y que a partir
de mi propia corporeidad interpreto al Mundo,
equivocandome a menudo en este intento por la
errdnea apreciacion del cuerpo que soy.

Rev. Filosofia Univ. Costa Rica, XLIII (108), 89-96, Enero-Abril 2005



96

bl

10.

11.

ARTURO RICO BOVIO

Notas

Véase mi libro Las fronteras del cuerpo. Critica
de la corporeidad.

Véase el interesante ensayo de Knauf, “Iméagenes
del cuerpo en Melanesia: sustancias culturales y
metaforas naturales”, en el libro Fragmentos para
una historia del cuerpo humano, Parte tercera,
donde se plantea que en las culturas tradicionales
melanesias el cuerpo era considerado como el
producto de una interaccion entre los parientes,
los espiritus y el individuo mismo.

En varios ensayos he planteado las implicaciones
negativas del habito tedrico y practico de dar al
cuerpo el tratamiento de una posesion, asf sea la
més proxima y la fundatoria de las restantes rela-
ciones de apropiacion que puedan establecerse
con diversas entidades.

Cfr. mi Las fronteras del cuerpo. Critica de la
corporeidad”, p. 52 a 56.

Ibid.

La division triddica de ninguna manera es rigida,
sino solamente un recurso metodoldgico que
puede ampliarse hacia un nivel fisicoquimico
todavia mis primario y a uno ulterior metaper-
sonal, cuyas definiciones habré de precisar en
proximos trabajos.

En este sentido puede consultarse a Liliane
Lurcat, El nifio y el espacio. La funcion del cuer-
po, pp. 209 y sigs.

Como bien lo apunta Merleau-Ponty en su
Phénoménologie de la perception.

Si bien la imaginacion se nutre de imagenes sensoria-
les, como lo expresa su nombre, el aditivo o corrosivo
que produce resultados no perceptibles en la realidad
concreta es, a no dudar, la herramienta conceptual.
Especie de juegos para armar, las lenguas pueden
construir cuerpos mitologicos y entidades pura-
mente linguisticas, dentro de sus propio limites.
Empleo aqui la grafia “consciencia” para referir-
me a todo darse cuenta, a diferencia de la de “con-
ciencia”, que reservo para el sentido cotidiano de
una autocritica moral.

Muy interesante es la revision de autores que
abordan este tema, psicologos y filosofos, por

parte de Aida Aisenson Kogan, en Cuerpo y per-
sona. Filosofia y psicologia del cuerpo vivido.

12.  Alfredo Lopez Austin, Cuerpo humano e ideolo-
gia. Las concepciones de los antiguos nahuas, T.
I, p. 481.

13. Ibid, p. 9.

14. Véase la version del mito del descubrimiento
del maiz contenido en el Cddice Chimalpopoca,
seglin traduccion de Ledn-Portilla, en Toltecdyotl.
Aspectos de la cultura ndhuatl, pp. 167 a 169.

15. Segtn Lopez Austin el fonalli era considerado
como el vinculo personal con el mundo de los dio-
ses (op. cit., p. 238), recibido de ellos como un soplo
que podia incrementarse, perderse o daharse.

16. Miguel Leon-Portilla, La filosofia ndhuatl estu-
diada en sus fuentes, pp. 67-69.

17. Lopez Austin, op. cit., pp. 214 y 215.

18. Comparese esta teorfa de la vision con la de
Merleau-Ponty en su libro El ojo y el espiritu,
donde todavia el cuerpo, aunque es sujeto, sigue
siendo el mediador entre uno mismo y el mundo.

Bibliografia

Aisenson Kogan, Aida. Cuerpo y persona. Filosofia
y psicologia del cuerpo vivido. México: F.C.E.,
1981.

Leon-Portilla, Miguel. Toltecdyotl. Aspectos de la
cultura ndhuatl. México: F.C.E., 1987.

________. La filosofia ndhuatl estudiada en sus
fuentes. México, UN.A.M.

Loépez Austin, Alfredo. Cuerpo humano e ideolo-
gia. Las concepciones de los antiguos nahuas.
México: U.N.A.M., 1996.

Lurgat, Liliana. El nifio y el espacio. La funcion del
cuerpo. México: E.C.E., 1979.

Merleau-Ponty, Maurice. Phénoménologie de la per-
ception. Parfs: Gallimard, 1945.

e ____. El 0jo y el espiritu. Barcelona: Paidos,
1986.

Rico Bovio, Arturo. Las fronteras del cuerpo. Critica
de la corporeidad. México: Joaquin Mortiz, 1990.

VV.AA. Fragmentos para una historia del cuerpo
humano, parte tercera. Madrid: Taurus, 1992.

Rev. Filosofia Univ. Costa Rica, XLIII (108), 89-96, Enero-Abril 2005



